
 
Е.О. Опарина 

 

 

220

ТЕОРИЯ ПЕРЦЕПЦИИ И ДИСКУРС-АНАЛИЗ 
УДК 81’42 
 
 
 
 
 
 
 

Е.О. Опарина 

«ВНУТРЕННЕЕ» И «ВНЕШНЕЕ» В ТЕАТРАЛЬНЫХ  
СИСТЕМАХ И В КОНЦЕПЦИЯХ АКТЕРСКОЙ  
ТЕХНИКИ: ПСИХОФИЗИОЛОГИЧЕСКИЙ  

И ЯЗЫКОВОЙ АСПЕКТЫ 
 
В статье анализируются способы метафорической концеп-

туализации психоэмоциональной стороны актерской работы и 
приемов актерской игры в театральном дискурсе ХХ в. Соотноше-
ние «внутреннего» и «внешнего» в профессии актера – один из 
главных вопросов в теории и практике европейского, в том числе 
русского, театра. От ответа на этот вопрос во многом зависят 
особенности театральных «систем» и языка, выражающего их 
специфику. 

Ключевые слова: метафора; театральный дискурс; театраль-
ные концепции (системы); «внутреннее» vs «внешнее» в актерской 
игре. 

In this article I analyze metaphorical conceptualization of psy-
chological (emotional) and technical sides of actor’s work in theatre 
discourse. The emotional aspect is denoted as «the inner», and technical 
devices – as «the outer». Their correlation is one of the central items in 
the theory and practice of Western (including Russian) theatre. Differ-
ent approaches to it, to a great extent, created different models of thea-
tre in the 20 th century. 

Keywords: metaphor; theatre discourse; theatre concepts (sys-
tems); «the inner» and «the outer» in actor’s scene performance. 

Цель статьи состоит в том, чтобы проследить, каким образом 
разные представления режиссеров и теоретиков театра об участии 



«Внутреннее» и «внешнее» в театральных системах 
и в концепциях актерской техники 

 

 

221

психики актера в создании роли участвуют в вербализации теат-
ральных концепций ХХ в. и, шире, в формировании театрального 
дискурса. Под театральным дискурсом понимается совокупность 
текстов, предметом которых является сфера театральной деятельно-
сти, а авторами – специалисты в области теории и практики театра. 

В плане языковых единиц в фокусе внимания – метафоры, 
рассматриваемые нами в русле когнитивной теории, основы кото-
рой заложены Дж. Лакоффом и М. Джонсоном. Ее общий принцип 
состоит в том, что метафора и метафорические модели, действуя в 
мышлении и языке, являются инструментом формирования поня-
тий / систем представлений и средством их вербализации [Lakoff, 
Johnson, 2008]. Креативность метафоры, или ее способность опре-
делять восприятие и направлять познание обозначаемого объекта 
соответственно мотивирующей метафору ассоциации, – один из 
ключевых постулатов когнитивной теории этого ментального и 
вербального средства. 

Явление, обозначаемое нами как «внутреннее», включает в 
себя круг феноменов, относящихся к сфере психологии, – это 
ощущения, эмоции и чувства, интуиция, подсознательное и весь 
личный опыт актера, задействованные при подготовке роли и в 
сценической игре. Термин «внутреннее» для характеризации пси-
хологии актера был применен в XVIII в. Д. Дидро в работе «Пара-
докс об актере»; в отечественной культуре и науке он использо-
вался в ХХ в. К.С. Станиславским и Л.С. Выготским. 

Под «внешним» понимаются приемы игры, ее оформление – 
пластика, жесты, мимика, голос, интонация, темп и ритм игры и 
речи, т.е. все то, что видит и слышит зритель [Степанова, 2008]. 

Разумеется, мы ни в коем случае не претендуем на полноту 
анализа темы – ни в смысле исследования театральных концепций 
и теорий актерского творчества, ни в плане средств их языкового 
выражения. Однако именно представления о характере взаимосвя-
зи «внутреннего» и «внешнего» во многом определяют суть теат-
ральных концепций ХХ в. и их различия. Л.С. Выготский писал, 
что вопрос, поставленный Д. Дидро, является центральным для 
истории театра, и его постановка в разные периоды лишь видоиз-
меняется. Это вопрос о том, являются ли переживания и чувства, 
изображаемые актером на сцене, искренними и, шире, является ли 
актер во время игры на сцене самим собой. Другими словами – 
должен ли актер сам переживать то, что он изображает. Поэтому 



 
Е.О. Опарина 

 

 

222

интересно проследить, каким образом этот важный фрагмент сис-
темы представлений профессионалов театра участвует в концеп-
туализации понятий и в формировании театрального дискурса. 

В статье сопоставляются элементы языка ряда ведущих теат-
ральных режиссеров ХХ в.: К.С. Станиславского, Вс.Э. Мейерхольда, 
Е. Гротовского, частично – М.А. Чехова и А. Арто. 

Д. Дидро в эссе «Парадокс об актере» четко разделил «внут-
реннее» и «внешнее», отдав приоритет «внешнему», т.е. приемам 
игры. Согласно Дидро, телесные движения и голос (жесты, инто-
нация, слезы) есть главный и при этом рационально управляемый 
инструмент создания образа. Изображаемые на сцене чувства ис-
кусственны, настоящие же чувства актера могут этому только по-
мешать. Игра актера является чистейшим подражанием, по сути – 
обманом зрителя, «обезьянством»1. Задействовать собственные 
переживания, т.е. «внутреннее», актер может только в той степени, 
в какой они не нарушают стилистику образа [Дидро, 2002]. 

Л.С. Выготский в работе, написанной в 30-х годах ХХ в., 
также подчеркивал, что чувства, изображаемые актером, созданы 
творческой силой и техникой. Кроме того, цель актерской игры 
Выготский видел в создании обобщающего образа, который шире 
психологии отдельной личности [Выготский, 1984]. 

В русской культуре с конца XVIII – начала XIX в. в проти-
воположность концепции Дидро наблюдалось стремление к такой 
стилистике игры, при которой актер вкладывает в сценический 
характер свои чувства и душевные движения и которая определя-
ется как психологический театр. Характерна идиома играть нут-
ром, которая распространилась в русском языке в начале XIX в. 
благодаря профессиональному актерскому жаргону. Как писал 
В.В. Виноградов, цитируя Д.В. Григоровича, играть нутром озна-
чало проникнуться психологией изображаемого лица, «сообщив 
плоть и кровь духовно-конкретному созданию драматической по-
эзии» [Виноградов, 1994, c. 386]2. 

                                          
1 Сценический образ Д. Дидро определял как «отражение отражения»: в 

жизни есть естественный человек, в литературной основе постановки отражается 
жизнь, а в образе, созданном актером, отражается уже замысел драматурга [Дид-
ро, 2002]. – Прим. авт.  

2 Необходимо отметить, что этот принцип оценивался уже в XIX в. ирониче-
ски. Так, говоря об актере, который следовал этому принципу всю жизнь, 



«Внутреннее» и «внешнее» в театральных системах 
и в концепциях актерской техники 

 

 

223

Театральные концепции ХХ в. принято делить на два на-
правления, обозначая их как «психологический» и «непсихологи-
ческий» типы театра. Это разделение, при всей его условности, 
также во многом зависит от трактовки соотношения «внутренне-
го» и «внешнего» в актерской практике и в сценическом образе 
[Степанова, 2008]. 

Принципы актерской игры в стилистике направления, назы-
ваемого психологическим и реалистическим, наиболее полно были 
разработаны и выражены в русской культуре К.С. Станиславским. 
Концепция трактовалась им самим как метод подготовки актера, и 
только позже ее стали называть «системой Станиславского», тем 
самым превратив в предписание. Метод Станиславского требовал 
от актера искренности в изображении персонажа. Номинации «со-
переживание» и «перевоплощение» стали важнейшими для пони-
мания метода; имелось в виду, что актер должен проникнуть в 
чувства, характер и логику поведения персонажа через свое «внут-
реннее». Для этого необходимо включить свой собственный эмо-
циональный и жизненный опыт, а также осознанный анализ ситуа-
ции, в которой действует персонаж. Подчеркнем, что психология 
персонажа понималась в этой концепции как психология личност-
ная, т.е. актер при создании роли действует как индивид и создает 
характер, который также наделен индивидуальной, личностной 
психологией. При этом сценический образ соответствует моделям 
«реального», повседневного поведения. Основой создания образа 
и существования актера на сцене является соединение психиче-
ских и физических движений в единый комплекс, и во внешнем 
рисунке роли – в жестах, голосе, интонации, в мимике – также 
преобладала ориентация на «натуральное», «природное». 

Один из ключевых элементов метода Станиславского осно-
ван на понятии предлагаемые обстоятельства: актер должен был 
представить себя «в обстоятельствах персонажа» и исходя из этого 
определить, «как бы он вел себя, если бы оказался в подобных об-
стоятельствах». Сам принцип предлагаемых обстоятельств, по 

                                                                                           
Д.В. Григорович пишет, что это не помогло «тому выйти из посредственности». 
Позже К.С. Станиславский резко выступал против того, чтобы нутро заменяло 
собой актерскую технику [Виноградов, 1994, c. 386]. В этих образных характери-
стиках принципов актерской игры как противопоставления техники и нутра прояв-
ляется архетипическая оппозиция ‘естественное vs искусственное’. – Прим. авт. 



 
Е.О. Опарина 

 

 

224

нашему мнению, основывается на ментальной метафоре: он упо-
добляет процесс конструирования роли тропу. Актер должен 
транспонировать свою психологию и личность в психологию дру-
гого лица. Схема «если бы актер Х оказался в обстоятельствах 
персонажа У-а» по внутренней логике соответствует принципу als 
ob «как если бы», которым И. Кант определял суть метафориче-
ского способа мышления, следующего модели: «…представить Х 
так, как если бы это был У». Внутренняя форма метафоры перево-
площение подразумевает, что актер должен перейти и в физиче-
скую оболочку, «в плоть» персонажа. Отметим также как пример 
метафорической концептуализации выражение Станиславского 
выманивание чувства – характеристику способа вызывания у акте-
ра чувства через апелляцию к его представлениям и через сцени-
ческие детали. Л.С. Выготский, анализируя этот элемент метода, 
отмечает, что Станиславский понимал: путь к чувству – не прямой, 
и надо действовать через то, что более подвластно внешнему воз-
действию, чем чувство, – через представление и окружение [Вы-
готский, 1984]. 

Признание органической природы творчества, стремление к 
естественности сценического образа выражаются в языке 
К.С. Станиславского в «природной» метафоре. Яркий пример – 
развернутый образ, в котором работа актера и режиссера над ро-
лью с юмором, но при этом достаточно последовательно, уподоб-
ляется процессу, сопровождающему рождение живого существа.  
В обоих случаях есть муж (автор пьесы) и жена (актер / актриса), 
беременная ролью, а также плод (создаваемая роль). Процесс, 
предшествующий рождению «ребенка», проходит несколько ста-
дий: первое знакомство (актера с произведением, с ролью); влюб-
ленность и сближение, затем – ссоры и примирение, слияние, бе-
ременность. Режиссер выступает при этом в ролях свахи и 
повивальной бабки / акушера [Станиславский, 2003, c. 363–364]. 

М.А. Чехов внес в театральный дискурс понятие психологи-
ческий жест, понимая его как некий прообраз жеста, являющийся 
способом материализации и удержания хрупкой психологической 
реакции. В таких движениях, по метафорическому выражению Че-
хова, жестикулирует душа [Чехов, 2003]. Отметим также, что 
М. Чехов большое значение в актерской технике придавал умению 
актера видеть и слышать себя со стороны, т.е. отделять от себя 
свой визуальный и звуковой образ. В такой установке присутствует 



«Внутреннее» и «внешнее» в театральных системах 
и в концепциях актерской техники 

 

 

225

семантика раздвоения актера, связанная с метафорой двойника. Эти 
направления метафоризации – мотив двойничества и трактовка фи-
зического, мускульного движения как движения души – развиваются, 
как будет показано ниже, в ряде театральных концепций ХХ в. 

Для Вс.Э. Мейерхольда главным условием профессионализ-
ма актера является мастерское владение телом. Пластика – основ-
ное средство выразительности, и эмоция, необходимая для роли, 
возникает как результат движения натренированного тела. Тело 
управляется разумом: на сцене все должно делаться сознательно, с 
предварительным расчетом. Как отметил С. Эйзенштейн, вся система 
Мейерхольда направлена от движения к слову [Лекции Мейерхольда 
в записи С. Эйзенштейна, 1990]. Но можно также утверждать, что 
она направлена от движения к эмоции, т.е. от «внешнего» к «внут-
реннему». 

Ключевое понятие своей теории подготовки актера Мейер-
хольд обозначил термином биомеханика. Это слово-композит 
представляет тело актера как механизм, соединяя в одной лексеме 
противоположные области – ‘природное’ и ‘механическое’. Таким 
образом, биомеханика принадлежит к метафорической модели 
‘человек – машина’, распространенной в западной культуре.  
В работе «Принципы биомеханики» центральная для концепции 
Вс.Э. Мейерхольда «механическая» метафора наиболее ярко вы-
ражена в Первом принципе, суммирующем предшествующие рас-
суждения режиссера: «1-й принцип биомеханики: тело – машина, 
работающий – машинист». В разных формах она присутствует в 
других частях текста: «Состояние развинченного человека недо-
пустимо»; «Сцена – функция показа хорошо отрегулированных 
механизмов». «Механическая» метафора уподобляет живое нежи-
вому, природное – «сделанному», однако при этом представляется 
важным отметить, что машина – все же сложный механизм, со-
стоящий из множества взаимодействующих деталей. В главном 
принципе биомеханики прослеживается также мотив раздвоения 
актера – актер представлен не только как объект воздействия 
(тело – машина), но и как субъект (работающий – машинист). 
Другой вариант выражения этого мотива: актер – одновременно и 
продукт, и формирующий / критикующий мастер. 

Вместе с тем «механическая» метафорическая модель – не 
единственная в «Принципах биомеханики». В работе присутству-
ют авторские текстовые метафоры, принадлежащие к другим мо-



 
Е.О. Опарина 

 

 

226

делям, например, объясняющие установки режиссера посредством 
аналогии с разными областями творческой деятельности. В них 
актер представлен как субъект творчества – композитор, музы-
кант («Актер каждую минуту композитор»; настройка тела). 
Метафоры, использующие наименования, заимствованные из сфе-
ры искусства – музыки и живописи, развертываются в тексте в 
комбинации с научной («математической») метафорой: «Как му-
зыка всегда есть точное последование тактов, которые не разби-
вают музыкального целого, так и наши упражнения есть последо-
вание математически точных сдвигов, которые не будут помехой 
четкости общего узора» [Мейерхольд, 1990, пункт 39]. Употреб-
ляется «спортивная» метафора, например, отмечается важность 
«физического состояния натренированного материала». В записи 
лекции Мейерхольда, сделанной С. Эйзенштейном, также присут-
ствует «спортивная» метафора: говорится о разогревании во время 
тренинга, в результате чего возникают психический сдвиг и жела-
ние играть1. Таким образом, происходит апелляция к тем сферам 
деятельности, в которых владение упорядоченной сложностью яв-
ляется условием достижения цели. 

В театральных поисках Ежи Гротовского – польского режис-
сера и теоретика театра, деятельность которого относится к сере-
дине и второй половине ХХ в., ведущим мотивом является стрем-
ление снять границу между актером и зрителем, игрой и жизнью, 
реальным и ирреальным. Актер и его сценический образ рассмат-
риваются не как личности, наделенные индивидуальной психоло-
гией, а как некий архетип человека. По мысли Гротовского, актер 
на сцене призван не создавать образ, а искать самого себя – свое 
истинное «внутреннее», скрытое за автоматизированными внеш-
ними проявлениями, и побуждать зрителя делать то же самое. 
Техника подготовки актера направлена на извлечение спонтанных 
реакций, переживаний; на первый план выходят интуиция, глу-

                                          
1 Вероятно, ассоциация ‘театр – спорт’ поддерживается тем, что само по-

нятие ‘игра’ в русском языковом сознании распадается на два смысловых поля: 
‘игра как представление’ (что непосредственно относится к театру) и ‘игра как 
спортивное состязание’. Эта корреляция отмечена И.В. Зыковой по отношению к 
английскому языку, где лексема play «игра» также имеет два основных значения: 
performance «игра-представление» и game «игра-состязание» [Зыкова, 2015]. – 
Прим. авт. 



«Внутреннее» и «внешнее» в театральных системах 
и в концепциях актерской техники 

 

 

227

бинные ассоциации, подсознание. Для этого актер должен обра-
титься к собственному скрытому, глубинному эмоциональному 
опыту. Носителем этого опыта выступает, прежде всего, тело – по 
образным выражениям самого Гротовского, тело-память и тело-
жизнь1. Это отличает его концепцию от метода Станиславского, 
но также и от идеи «тела-машины» Мейерхольда. 

В формулировках Е. Гротовского прослеживается стремле-
ние выявить глубинные пласты психики, которые могут и должны 
выражаться языком тела. Один из принципов своих поисков ре-
жиссер формулирует в идиоме бедный театр. Это выражение 
можно назвать именем концепта и символом, так как оно стало 
наименованием системы представлений режиссера, несводимой к 
первоначальной основе номинации – идее бедности реквизита. 
Бедный театр называется так потому, что он стремится обнажить 
суть вещей (у Гротовского есть также термин обнаженный те-
атр), и в этом своем назначении он не обязан «дарить» зрителям 
эстетическое удовольствие. Характерно выражение оголенный ак-
тер (в бедном театре), в котором, судя по исследованиям практи-
ки театра, совмещались прямой и тропеический смыслы: ‘мини-
мум одежды’ и ‘предельная искренность’. Отметим также 
характеристику Е. Гротовским двух типов актеров: актер-
куртизанка и актер-святой. В первом случае речь идет об обрете-
нии исключительно внешних навыков, во втором – о преодолении 
скрытых барьеров, мешающих выражению внутренних состояний. 

Другое направление поисков Гротовского – искусство-
проводник2. Эта метафора означает, что восприятие происходяще-
го на сцене как настоящего, а не игры, должно первоначально воз-
никнуть в актерах, и актеры, в свою очередь, должны передать 
свои переживания зрителям. Главную для себя задачу в области 
моделирования актерского поведения Е. Гротовский характеризует 
как технику извлечения «потока человеческих импульсов и реак-
ций, очищенных от любой случайности» (ср. поток сознания в 
психологии и литературоведении). Этот «поток знаков, вычерчи-

                                          
1 Выражения Е. Гротовского приводятся здесь в переводе, взятом из: [Гро-

товский, 2003]. – Прим. авт. 
2 Авторство этого метафорического выражения, характеризующего опыты 

Е. Гротовского, приписывается английскому режиссеру Питеру Бруку [Степано-
ва, 2008]. – Прим. авт. 



 
Е.О. Опарина 

 

 

228

ваемых целостным организмом», становится актерской партиту-
рой, которую актер заново творит каждый день своими духовны-
ми и физическими возможностями [Гротовский, 2003, c. 79–80].  
В таком подходе к актерской технике на первом месте – глубоко 
личные, интимные ассоциации, интуиция, подсознание, однако 
приемы их воплощения противоположны случайности и недисци-
плинированности в актерском искусстве. Случайность и недисци-
плинированность характеризуются Е. Гротовским через «естест-
венную» метафору как аморфность и биологический хаос. Этот 
образ основывается на архетипическом противопоставлении упо-
рядоченного ‘космоса’ и первобытного ‘хаоса’. 

В языке Е. Гротовского также представлены метафоры, ха-
рактеризующие театральную сферу через другие области искусства. 
Выше упоминалась «музыкальная» метафора актерская парти-
тура; отметим также следующие метафоры: монтаж слов с дей-
ственным поведением («кинометафора»); лепка в движении физи-
ческих импульсов и реакций; лепка из материала слов живой речи 
(«скульптурная» метафора») [Гротовский, 2003, c. 82]. Идею ав-
тономного театра – театра, вдохновленного драмой, но в то же 
время осуществляющего право на творческую трактовку литера-
турного источника, Гротовский формулирует через следующее 
уподобление: «Создание представления вокруг текстовой мате-
рии с той же самой свободой, с какой, например, Леонардо да 
Винчи творил портрет Джоконды вокруг персоны Джоконды» 
[Гротовский, 2003, c. 82]. 

При изучении театрального дискурса ХХ в. большой интерес 
представляют «переклички» между деятелями театра, возникаю-
щие как результат взаимных притяжений и отталкиваний, стрем-
ления развить или модифицировать театральную концепцию. Так 
обычно развивается дискурс, относящийся к какой-либо сфере 
деятельности, и в данном случае также прослеживаются параллели, 
например, в языке Е. Гротовского и французского режиссера 
А. Арто, чьи концепции во многом близки. Оба режиссера апелли-
ровали к коллективному бессознательному, стремились выявить 
некий архетип человека. Поэтому они искали приемы, которые 
выражают сверхличностную психологию в пластике и жестах. 
А. Арто использовал для вербализации своих поисков такие выра-
жения, как: чувственная мускулатура; чувственный атлетизм; у 
души есть телесный выход. Сравним эти идиомы и психологический 



«Внутреннее» и «внешнее» в театральных системах 
и в концепциях актерской техники 

 

 

229

жест М.А. Чехова, тело-память Е. Гротовского. Сравним также: 
бедный театр, обнаженный театр Гротовского и театр Жесто-
кости Арто. У Арто присутствует мотив двойничества: одна из его 
работ называется «Театр и его Двойник»; одна из установок состоит в 
том, что актер должен стремиться к воплощению тотального челове-
ка и искать в человеческом существе своего Двойника [Арто, 2000]. 

Таким образом, на данном этапе исследования можно сде-
лать следующие выводы. Во-первых, в текстах театральных деяте-
лей – в данном случае это известные режиссеры, авторы новых для 
своего времени концепций театра – понимание сценической игры 
концептуализируется через комбинированное применение мета-
фор, принадлежащих к разным моделям. Во многих случаях такое 
употребление метафор выявляет синергию разных видов искусст-
ва: театр в пределах одного текста или его фрагмента может упо-
добляться музыке, живописи, скульптуре, кино, так как он воспри-
нимается в их ряду. В этих случаях метафора выявляет их 
синергию. Кроме того, образная насыщенность языка передает на-
пряженность творческого поиска. Во-вторых, сходство направле-
ний поисков и идей проявляется в употреблении сходных метафор 
(например, у А. Арто и Е. Гротовского). В-третьих, отметим, что 
тело выступает в роли посредника между «внешним» и «внутрен-
ним», и это особенно ярко проявляется в тех театральных концеп-
циях ХХ в., которые подчеркивают важность техники и приемов 
актерской игры. Тело воспринимается как инструмент для выра-
жения самых глубинных эмоций и сокровенного опыта, в том чис-
ле тех, которые скрыты от их носителя в подсознании (тело-
память; телесный выход души). 

 
 

Список литературы 
 

1. Арто А. Театр и Жестокость // Театр и его Двойник / Пер. с фр. – СПб.; М., 
2000. – С. 176–177. 

2. Выготский Л.С. К вопросу о психологии творчества актера // Выгот-
ский Л.С. Собрание сочинений: В 6-ти т. – М., 1984. – Т. 6. – С. 319–329. 

3. Виноградов В.В. История слов: Около 1500 слов и выражений, с ними связан-
ных. – 2-е изд. – М., 1994. – 1138 с. 

4. Дидро Д. Племянник Рамо. Парадокс об актере / Пер. с фр. – СПб., 2007. – 224 с. 
5. Гротовский Е. От бедного театра к искусству-проводнику / Пер. с пол. – М., 

2003. – 351 с. 



 
Е.О. Опарина 

 

 

230

6. Зыкова И.В. Концептосфера культуры и фразеология. – М.: ЛЕНАНД, 
2015. – 380 с. 

7. Лекции Мейерхольда в записи С. Эйзенштейна // Театральная жизнь. – М., 
1990. – № 2. – С. 26–27. 

8. Мейерхольд Вс.Э. Принципы биомеханики // Театральная жизнь. – М., 1990. – 
№ 2. – С. 24–25. 

9. Степанова П.М. Театр без кулис: Театральные опыты Е. Гротовского. – СПб., 
2008. – 175 с. 

10. Станиславский К.С. Работа актера над собой // Станиславский К.С. Работа 
актера над собой; Чехов М.А. О технике актера. – М., 2003. – С. 13–367. 

11. Чехов М.А. О технике актера // Станиславский К.С. Работа актера над собой; 
Чехов М.А. О технике актера. – М., 2003. – С. 368–485. 

12. Lakoff G., Johnson M. Metaphors we live by. – Chicago, 2008. – 256 p. 


